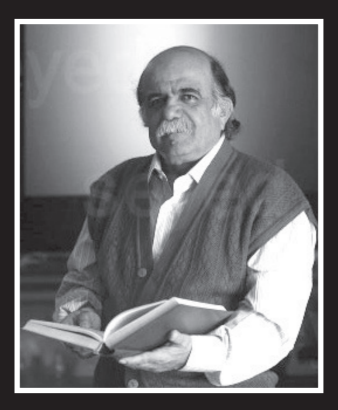


آیینهای نوروزی/۳۴ صالحمحمد خليق نوروز در افغانستان/٤١ حميراقادري نوروز و حکایت "مزار" و "بهار" در افغانستان/٥٤ خواجه بشير احمد انصارى نوروز جشن قدیم آریاییها/۶۷ دكتر محمّدحليم تنوير نوروزَ زموږ د فرهنګي يووالي سمبول ۵۳/ پاکیزه ارزو نوروز در افغانستان/٥٥ عبدالبصيراحمدي لبازشناسى كاركردهاى گونهگون "نوروز" در افغانستان/۲٦ صادق دهقان تنها قلمروی که ما در آن میتوانیم در جهان بالا بيفرازيم، ادب فارسى است/۲۳ گفتوگویی با دکتر جلال الدین کزازی کریمیا، جغرافیای تنشرزا میان غرب و شرق ۷۰۱ ملک ستیز اگر ماندلا پیروز میشد، قهرمان نبود/۷۳ نویسنده: اسلاؤی ژیژک –برگردان: اردشیر بهنام سلام به آفریننده "آلپرازولام"۷٦/ صبورالله سیاه سنگ

انتخابات، گزینهٔ نهایی/۳ یاد داشت مدیر مسوول انتخابات و گذار از انحصار /٤ سيدحسين اشراق انتخابات: چشىمانداز قوام مشروعيت دموكراتيك/٨ دكتر مجيبالرحمان رحيمي سنگرگیری خطر در پنهانسرای انتخابات/۱۳ رزاق مأمون انتخابات، منازعات انتخاباتي و گذار مسالمت آمیز/۱۲ دکتر محمّدامین احمدی په ديموکر اتيک نظام کې د ټاکنو ارزبست/18 ميرولي جَانَ لكنوَال اگر شهروندان در' انتخابات دچار اشتباه شوند/۲۰ ٔ سیغانی دستنامهٔ آموزشی انتخابات منتشر شد/۲۱ نوروز: زندانی آزاده۲۲ حميرا نکهت دستگيرزاده بشر اسطورهیی و بشر تاریخی/۲۷ يعقوب يسنا

عشقری تا عاصی |۹۳ زبیر هجران

انگاره ۲



گفتوگوی دکتر سیدحسن اخلاق با جلال الدین کزازی، پژوهش گر ادبیّات فارسی:

## تنها قلمروی که ما در آن میتوانیم در جهان بالا بیفرازیم، ادب فارسی است

پیش تر وصفش را، و حتّا لطیفه هایی دربارهٔ او، از دکتر سلطان حمید سلطان شنیده بودم. زمستان ۱۳۸۴ در دانش گاه علامه طباطبایی برای نخستین بار، از نزدیک دیدیم. آن روز، دکتر میر جلال الدین کزّازی برای گفتو گوی تلویزیونی به دفتر گروه فلسفه آمده بود. هنوز شیرینی آن روز را در کام دارم. روزی که من از شنیدن زبان سرهٔ فارسی واقعاً لذت بردم؛ استاد بدون آن که چندان واژه گان تازی به کار برد، به زیبایی و رسایی پیرامون حافظ شیرازی و عرفان سخن گفت. اگر از "حافظ" و "غزل" بگذریم، وی بهندرت واژه گان تازی به کار برد. یاد دکتر سلطان افتادم و مطلوب خویش. در حالی که دفتر گروه را ترک می کرد، خودم را معرفی کردم. گرم گرفت و مانند کسی که از وطنش می جوید، پرسید: "از کجای افغانستانی؟" پاسخ دادم: "بامیان." گفت: "از پیش "تندیس"های بزرگ بودا." پرسیدم: "استاد همانندی برای "فلسفه" هم دارید؟" گفت: "می دانید که فلسفه واژهٔ تازی نیست؛ امّا همانند "فرزانه گی" را برایش به کار می بریم." در مجالی دیگر درخواست گفتو گو کردم. آن را با مهر پذیرفت و به روشنی پاسخ داد؛ تنها افزود: "واژه گان مرا دیگر گون مسازید." خوش حالم که "انگاره" آن را برای نخستین بار به طور کامل نشر می کند (سالها پیش بخش هایی از آن در "خط سوم" نشر شده بود). برای استاد و نیز دکتر سلطان، سلامتی، شُرور و سربلندی و بخش هایی از آن در "خط سوم" نشر شده بود). برای استاد و نیز دکتر سلطان، سلامتی، شُرور و سربلندی و بخش هایی از آن در "خط سوم" نشر شده بود). برای استاد و نیز دکتر سلطان، سلامتی، شُرور و سربلندی و سدحسن اخلاق.

پژوهش گر دانش گاههای جورج واشنگتن و دانش گاه کاتولیک امریکا (واشنگتن دی سی)

به عنوان نخستین پرسش و برای آغاز سخن، از این جا شروع می کنیم که امروز، معمولاً در افغانستان، به جای لفظ فارسی، "دری" را به کار می بَرند و حتّا در قانون اساسی هم "دری" آمده است. خود افغانها می گویند خُب، چون "دری" می مختصر "درباری" است و زبده و گزیدهٔ زبان فارسی بوده است، ما به همان مفتخریم. می خواستم ببینم بغ همان مفتخریم. می خواستم ببینم نظر شما در این باره چیست و اساساً در رابطه به زبان دری فارسی چی می فرمایید؟

خوب، در این که یکی از نامهای زبان شكرين و شيوا كه همهٔ پارسي زبانان جهان، از آن میان، ما ایرانیان، شما افغانیان یا تاجیکان بدان سخن می گوییم دری است، هیچ گمانی نیست. این نام هم، نامی است کهن که در سرودهها و نوشتههای این زبان بارها به کار بُرده شده است. هرچند دربارهٔ این که دری به چه معنی است، هنوز چند و چون است؛ امّا گمانی که بیش تر پذیرفته شده است، همین است که این زبان، زبان درباری در ایران ساسانی بوده است. از این روی، زبان دری خوانده شده است؛ زیرا یک معنای در در این زبان، دربار است که چندین بار هم در شاهنامه به کار رفته است. امّا چرا این زبان، فارسى خوانده شده است؟ پاسخى که به این پرسش می توان داد این است که چون ساسانیان از پارس برخاستهاند، اردشیر بابکان از مردم یارس بوده است، اندک اندک، زبان فراگیر ایران را به نام این بوم نامیدهاند و پارسی گفتهاند،

یا پارسی دری. یک پرسش بزرگ این است که این زبان آیا در ایران پیش از اسلام روایی داشته است یا نه. هیچ نوشته یی از این زبان بر جای نمانده است. تنها یاد کردهای پراکنده است که تاریخنگاران در کتابهای خود که بیش تر هم به زبان تازی است، از این زبان یاد کردهاند؛ امّا به هر روی، می دانیم که زبان پارسی دری، زبان مردم خراسان بوده است که زبان کنونی مردم خراسان بوده است که زبان کنونی ایران و افغانستان و دیگر پارسی زبانان جهان شمرده می شود.

آقای دکتر، یکی از بحثهای جدی برای انسانی که در این زمانه زنده گی می کند، بحث ترقی، پیشرفت و به اصطلاح علمی ترش، توسعه و مدرنیزاسیون است. خیلیها معتقدند که خود ادبیات می تواند در این راه خیلی کمک کند و ادبیات فارسی دری هم در درون خودش این استعداد را دارد که برای تسامح، برای رواداری و خیلی از جنبههای دیگر که انسان را برای زیستن در جهان مدرن کمک برای زیستن در جهان مدرن کمک

بی هیچ گمان، این شایسته گی و کارایی در ادب فارسی دری هست. برای این که زبان هر مردمی، بستر اندیشه ها و آیینهٔ فرهنگ و منش آن مردم است. در ادب فارسی دری هم فرهنگ و منش والای ایرانی ریخته شده است و به یادگار مانده است. منش و فرهنگی که مایهٔ نازش همهٔ ایرانیان، در هر جغرافیای از ایران زمین که به

این فرهنگ در یی ان، این ادب، اکنده از اندیشههای نغز و ژرف جهانشناختی است. سرشیار از اموزهها و اندرزهای درست و به آیین زيستن است. ما در این فرهنگ، درخشانترین نمودهای ارزشها و شاپستەگىھاى انسانی را میبینیم. از این روی، ادب فارسى انچنان که صدها سال در گذشته، راهنمای بسیاری از مردمان جهان بوده است، در روزگار کنونی هم مىتواند پيامهاى بلند و ارزشمند برای جهانیان، در خود نهفته داشته .باشىد

سر می برند، می تواند بود. این فرهنگ در پی آن، این ادب، آکنده از اندیشههای نغز و ژرف جهانشناختی است. سرشار از آموزهها و اندرزهای درست و به آیین زیستن است. ما در این فرهنگ، درخشانترین نمودهای ارزشها و شایسته گیهای انسانی را میبینیم. از این روی، ادب فارسی آنچنان که صدها سال در گذشته، راهنمای بسیاری از مردمان جهان بوده است، در روزگار کنونی هم می تواند پیامهای بلند و ارزشمند برای جهانیان، در خود نهفته داشته باشد. مایهٔ شگفتی نیست که شما می بینید، برای نمونه یی که روز آمد است از کار کرد ادب فارسی یاد کنم، از هنگامهیی می توانم سخن گفت که مولانا، پیر هژیر و رازآشنای بلخ در کشوری برانگیخته است که هیچ پیوند تاریخی و فرهنگی با ما ندارد، در امریکا. چرا؟ آنهم به یاری برگردانهای خام که از سرودههای مولانا شده است. دلبسته گی امریکاییان امروز به مولانا، به پاس آن اندیشههای بلند انسانی و جهان شناختی است که مولانا در سرودههای خود ریخته است. از این نمونهها، فراوان می توان آورد. از این روی، نه تنها ادب فارسی این آماده گی و شایسته گی را دارد، می توانم گفت که تنها قلمروی که ما در آن می توانیم در جهان بالا بیفرازیم، آن را فرازنای فرهنگی خود بدانیم، ادب فارسی است. در قلمروهای دیگر، به هر روی کشورهایی را می شناسیم که با ما هم تراز اند يا از ما پيش رفته تر؛ امّا آن كه ما داریم و دیگران ندارند، مایهٔ نازش و سرافرازی ما است و در آن برترینان جهانیم، سخنوران بزرگ است و ادب پارسی دری.

تشکر. همین جا یک پرسش دیگر مطرح می شود. این که غربی ها عموماً با توجه به ادبیات خود رنسانس را آفریدند.

یعنی اصلاً رنسانس غرب که سیر تاریخ را عوض کرد، یک توجه ادبی بود. چرا در جامعهٔ ما، با این غنای عظیمی که ادبیات ما دارد، هیچگاه ادبیات چنین تحول اساسی را نمی تواند ایجاد کند؟

یاسخ این پرسش بر من روشن است. آن پاسخ همین است که ما نیازی به نوزایی نداشته ایم. برای این که ایران ما هرگز در آن تیره گیهای فرهنگی و اندیشه یی که اروپاییان روزگاری بدانها دچار بودهاند به سر نبرده است. زمینه های پیدایی این نوزایی در ایران فراهم نبوده است. یکی از خاست گاههای نوزایی فرهنگی در اروپا آنچنان که تاریخنگاران باختری بدان خستویند، فرهنگ ایرانی و اسلامی است. کتابهایی که فرزندان برومند ایران، در زمینه های گوناگون دانش و اندیشه نوشته بودند، به زبان لاتین، در پی به زبانها اروپایی برگردانیده شده است، زمینهٔ این خیزش بزرگ فرهنگی را در اروپا فراهم آورده است. نشانههای بسیار، هنوز از آن برجاست. برای نمونه، چرا فرزانهٔ نامبردار آلمانی، بزرگ ترین کتاب هستی شناسانه خود را "چنین گفت زرتشت" می نامد؟ چرا یکی از نام بردار ترین اندیش مندان فرانسه یی، منتسکیو، کتاب خود را "نامههای ایرانی" نام می گذراد. این نمونه ها نشانهٔ این است که ایران، زرتشت، در ارویای آن روزگار، نمونههای برترین روشن رایی و فرهیخته گی و اندیش مندی بودهاند. این بر ما روشن است که چون ما هرگز تاریکاندیش نبودهایم، روشنی را نجستهایم مانند مردمان باخترزمين.

ولی منظور من، بیشتر این جنبهاش بود که رنساس و نوزایی یکی از پایههایی

است که مدرنیته را و توسعه را و جهان تکنیکزدهٔ امروز را به وجود آورد، و اینها چیزهایی است که ما به گونه یی به اش نیاز داریم، رفاهی که زادهٔ مدرنیته است؟

خُب، آن سخنی است دیگر. این که چرا اروپاییان در این زمینه ها پیش رفته اند و مردمان خاورزمین نتوانستهاند با آنان همپای و همپوی بشوند، نکته یی است که پاسخهای گوناگون از دیدگاههای گوناگون بدان می توان داد. یک پاسخ این است که در آن هنگام که اروپاییان به پویایی فن آورانه رسیده بودند، کشورهای خاورزمین در گونهٔ خواب گران به سر می بُرده اند. این خواب گران هم شاید از این روی بوده است که زمینه های اجتماعی، به ویژه سیاسی، برای بیداری فراهم نبوده است. این راستی بی چون و بی گمان است که ما ایرانیان و از نگاه فراخ تر، مسلمانان، زمینههای نوزایی و دگرگونی فرهنگی را در باخترزمین پدید آوردیم. امّا یکی از شوخیهای بزرگ تاریخ این است که ما که پدیدآورنده گان آن دگر گونی در سرزمینهای بیگانه بودهایم، نتوانستهایم در سرزمینهای خود از آن بهره ببریم. امّا به هر روی، آنچه می توانم گفت این است که چون این پیشرفت فن آورانه در باخترزمین پیشرفتی تکسویه بوده است، این بالنده گی، گونهٔ بالنده گی بیمارگونه و آسیب شناختی است. اگر آنان را در این زمینه توانمندی و پیش رفت داده است، در زمینههای دیگر با تنگنا و دشواری روبه رو کرده است. در خاورزمین، یا در ایران ما، به ویژه که ترازمندی، هم گرایی یکی از بنیادهای فرهنگی و اندیشه یی است، فن آوری می باید در پیوند باشد با دیگر زمینه ها و کارکردها و هنجارهای فرهنگی و اجتماعی. ما نمی توانیم فن آوری را به بهای

بیگانه گی با خویشتن، فرونهادن آن ارزشها و والاییهای فرهنگی که منش و چه گونه گی ایرانی و افغانی و تاجیکی و هر چه از این دست هست، فروبگذرایم. نکته این جا است. امّا فرهنگیان در این زمینه پیشرفتهاند، امروز به گونه یی سترونی و برهوت فرهنگی و روانی و عاطفی دچار آمدهاند، شاید یک انگیزه هم همین بوده است که ما میخواستیم پیشرفت، همهمسویه و فراگیر و ترازمند باشد.

## باز هم به همان پرسش اساسی اگر بازگردیم، آیا ادبیات فارسی می تواند ما را برای پیشرفت ترازمند و فراسو کمک کند؟

چرا نه؟ چون ما اگر بدین گونه می اندیشیم و از چنین منشی برخورداریم، این را در گرو ادب فارسی دری هستیم. چون بدانسان که گفتم منش و فرهنگ ما در این ادب ریخته شده است. برای ما به یادگار مانده است. ما را با فرهنگ و پیشینهٔ نیاکانی مان پیوند می دهد.

تشکر آقای دکتر. شما هم اشاره فرمودید که انسان سودجوی امروز، انسانی سترون است و به همین خاطر، شاید تا اندازه یی نتواند با هر نوع ادبیاتی، با هر زبانی کنار آید. این یک مشکل است که مربوط به دنیایی که ما در آن واقعیم میشود و یک مشکل دیگر هم این است که ادبیات، شاید یکی از علتهایش که کم تر می تواند تأثیر گذار باشد، این است که بیش تر، فعلاً در جوامع ما به عنوان یک شغل و ممر معاش دیده می شود تا آن گونه که ادبیان و زبان مندان ما ادبیات را به کار می بردند. آنان از روی پخته گی و از کرو جو وجودشان حرف می زدند و حالا از تموج و جودشان حرف می زدند و حالا از

## يك نو فقر.

خوب، این تنها ویژهٔ ادبدانان و سخن سنجان نیست. بسیاری از پیشهها در جهان امروز، در گذشته پیشه نبودهاند. برای نمونه، دادوری، قضاوت، سپاهی گری و... در گذشته پیشه نبوده است و هر کسی که توان و آماده گی مى داشته است، به این كارها مى پرداخته است؛ امّا درجهان ما به هر روی، چنان که همه می دانیم، پیچیده گی هایی پدیده آمده است و داستان ویژهدانی و كارشناسي فراگير شده است، اين پيشهها هم اندكاندك يديد آمده است؛ امّا هنگامی که این پیشه است، بیش تر ما با سخن دانی و ادب شناسی روبه رو هستیم. برای سخنور و آفرینندهٔ ادبی، هنوز آنچنان پیشه شمرده نمی شود. به سخن دیگر، کمتر هنرمندی می تواند در سایهٔ هنر خود روزگار بگذراند و زنده گی خویش را فراهم بیاورد.

آقای دکتر، با این که میدانم وقت شما خیلی تنگ است، ولی فرصت برای ما بعد از مدت زیادی وجود بیاید یا نه و هم این که واقعا وقتی آدم محضر شما مینشیند، هم آن استفادهٔ کیفی و هم خود این زیبایی زبان فارسی آدم را به هیجان میآورد، نمیخواهد مجال را به راحتی از دست بدهد. به همین خاطر، دو تا سؤال دیگر هم میرسم.

به هر حال، در افغانستان یک

گرایش وجود دارد که می گویند باید تمدن آریایی را زنده کرد. داخل پرانتز بگویم که اگر موافق باشید من گاه گاهی در هنگام تصحیح مصاحبه، لفظ "ایرانی" را با "آریایی" عوض می کنم. اشکال ندارد؟ (با خنده).

(با قهقهه) چرا؟ من این چرایی را نمی دانم. چون ایرانی، اگر ما ریشهٔ این واژه را بکاویم، به درست برابر با آریایی است، چون ایران از "ایر" گرفته شده که در نام "ایرج" هم هست، و "ایر" ریخت دیگری است از آریا. اگر ما واژهٔ آریایی را به کار ببریم، خوب شاید بازتابهای نهچندان خوش آیند داشته باشد، یعنی به گونهیی بینگارند که ما ویژه گیهای نژادی را میخواهیم، یعنی با نژادهای دیگر بر سر ستیز هستیم؛ امّا هنگامی که ما ایرانی را به کار میبریم که افغانها هم ایرانیاند، تاجیکان هم ایرانی اند، ایران باستانی که ما در شاهنامه برای نمونه میبینیم، بیش تر در افغانستان و تاجیکستان می گذرد تا در ایران کنونی. پس چرا شما از این که ایرانی باشید، پروا داريد؟ (با خنده)

نه. به خاطر این که فعلاً واژهها بارهای سیاسی و جغرافیایی و اینها پیدا کردهاند و خوب به هر حال، یک مقدار ژرفبینی از انسانها دور شده است.

من می انگارم که بر ما، به هر روی، فرهیخته گان، دانش آموخته گان و مردان فرهنگ است که با این تنگ بینی ها روبه رو می شویم، بکوشیم که از آنها

بزرگ تاریخ این است که ما که پدیدآورندهگان آن دگرگونی در سرزمینهای بیگانه بودهایم، نتوانستهایم در سرزمینهای خود از آن بهره ببريم. امّا به هر روی، آنچه مىتوانم گفت اين است که چون این پیشرفت فنآورانه در باخترزمین پیشرفتی تکسویه بوده است، این بالندەگى، گونة بالندهگی بیمارگونه و آسيبشناختي است. اگر آنان را در این زمینه توانمندی و پیشرفت داده است، در زمینههای دیگر با تنگنا و دشواری روبه رو .کرده است

یکی از شوخیهای

گو**ناگور** ۶۷

بکاهیم تا این که بدانها تن دربدهیم. ما باید ببینیم که کدام نام برازنده تر است، آن را برگزینیم.

سالم باشید. لطف دارید. به هر حال خودم هم هیچ ابایی ندارم، ولی میترسم هیأتهایی که مینگرند چیز دیگری بسنجند. خُب، سؤال این بود که صحبتی میشود تحت عنوان این که تمدن آریایی را یا ایرانی را به تعبیر زیبای شما، در دنیای امروز زیده بسازیم. آیا احیای تمدن کهن ایرانی در دنیای امروز کمن ایرانی در دنیای امروز مکان پذیر هست یا نه افغانان چه گونه می توانند در این راه، منشأ اثر باشند و اصلاً مقدومیت دارد در در جه اول یا نه ا

من میانگارم که این فرجام و سرنوشت ناگزیر ما است. گزینهٔ ما نیست. ما ناچاریم بدین سوی برویم؛ زیرا در جهانی زنده گی می کنیم که می خواهد به ده کدهٔ خرد دگر گون بشود. اگر می پذیریم که باید چیستی و هستی فرهنگی، تاریخی و منشی خود را پاس بداریم، چارهیی جز آن نداریم که به فرهنگ و تاریخ خود بازگردیم. بکوشیم که به یاری این فرهنگ و تاریخ در آن ده کده که شاید ناچار از در آمدن به آن هستیم به سر ببریم. به ترین کوی را در آن ده کده که کوی ایرانیان یا آراییان است بتوانیم برای خود بسازیم وگرنه ما در شکمبهٔ فراخ تاریخ کنونی،

اوبارده خواهیم شد. ما را خواهند گوارد. هنگامی که فرهنگ و زبان را از ما بستانند، ستاندن قلمروها و زمینههای دیگر بسیار خوار و آسان خواهد بود. پس ما چاره یی جز این نداریم که خود را بازیابیم. برای ساختن آینده به گذشته بازگردیم. گذشته را بشناسیم و پاس بداریم و از آن نیرو بستانیم برای ساختن امروز و آیندهٔمان.

## و سهم افغانان در این جا؟

سهم افغانان هم سهم بسیاری گرانسنگ است. افغانان باید بکوشند که افغانی بمانند، باید بکوشند که به ریشههای خود بازگردند. شاید یک نمود آن این است که از این که ایرانی نامیده بشوند نپرهیزند. این مرزبندیها، این جغرافیای گسستهٔ پراکنده، برساخته است، بیپایه است. مگر ایرانیان نیست؟

خوب اگر شما خود را افغانی بدانید، من خود را پارسی یا نمی دانم ایرانی بدانم. آن دیگری خود را تاجیک بداند، آن چهارمین خود را تورانی بنامد. خوب این فرهنگ، آنچنان که باید، به آن شکوه و والایی دیرینه به دست نخواهد آمد. یکی از کارهایی که ما باید بکنیم این است که این مرزبندهای، این تنگ بینی ها و این خشک اندیشی ها را بگذاریم کنار. چرا ما نباید مانند اروپاییان هم پیمانی داشته باشیم؟

واژه را بکاویم، به درست برابر با آریایی است، چون ایران از "ایر" گرفته شده که در نام "ایرج" هم هست، و "ایر" ریخت دیگری است از آریا. اگر ما واژهٔ آریایی را به كار ببريم، خوب شايد بازتابهای نهچندان خوش آیند داشته باشد، یعنی به گونهیی بینگارند که ما ویژهگیهای نژادی را مىخواھىم، يعنى با نژادهای دیگر بر سر ستيز هستيم؛ امّا هنگامي که ما ایرانی را به کار مىبريم كه افغانها هم ایرانیاند، تاجیکان هم ایرانیاند، ایران باستانی که ما در شیاهنامه برای نمونه میبینیم، بیشتر در افغانستان و تاجیکستان میگذرد تا در ایران كنونى. پس چرا شما از اینکه ایرانی باشید، پروا ا دارید؟ (یا خنده)

ایرانی، اگر ما ریشهٔ این

خوب اگر شما خود را افغانی بدانید، من خود را پارسی یا نمیدانم ایرانی بدانم. آن دیگری خود را تاجیک بداند، آن چهارمین خود را تورانی بنامد. خوب این فرهنگ، آنچنانکه باید، به آن شکوه و والایی دیرینه به دست نخواهد آمد. یکی از کارهایی که ما باید بکنیم این است که این مرزبندهای، این تنگبینیها و این خشکاندیشیها را بگذاریم کنار. چرا ما نباید مانند اروپاییان همپیمانی داشته باشیم؟ چرا منی که میخواهم بیایم به افغانستان باید بروم از سفارتخانه روادید بگیرم؟ افغانستان سرزمین من است. ایران سرزمین شما است. ما همخونیم. همخانوادهایم. همزبانیم. فرهنگمان یکی است. این جدایی بیهوده است. و تا زمانی که ما به آن فرهنگ که فرهنگی است از آن همهٔمان، به آن پیشینه، به آن تاریخ بازنگردیم، داستان همین است.

چرا منی که میخواهم بیایم به افغانستان باید بروم از سفارتخانه روادید بگیرم؟ افغانستان سرزمین شما است. ما همخونیم. همخانوادهایم. همزبانیم. فرهنگمان یکی است. این جدایی بی هوده است. و تا زمانی که ما به آن فرهنگ که فرهنگی است از آن همهٔ مان ، به آن پیشینه، به آن تاریخ بازنگردیم، داستان همین است.

در افغانستان بحثی مطرح شده است. بعضی از مسؤولان اداری گفتهاند در دانش گاه ها برای این که وضعیت دانش گاه خوب شود، از لحاظ علمی ارتقا پیدا کند، زبان علمی و اکادمیک را ما زبان انگلیسی میسازیم، در هر حالی که عموم مردم به فارسی سخن می گویند.

چنین مباد! چنین مباد! اگر زبان ایرانییان افغانی (با خنده، من خوش می شوم که این گونه بگویم) یا افغانیان ایرانی، روزگاری دگرگون بشود، پایههای آن چیستی و هستی فرهنگی سست خواهد شد، اندک اندک.

تاریخ ادبیات داشتیم می گفت که در خود اوستا گویش زبانی پختو مشهود بوده است.

من چون در این زمینه، جداگانه نیندیشیدهام، نپژوهیدهام، اجازه بدهید که نظری نداشته باشم. چند بیت از بیتهای زیبایی که خودتان همیشه میخوانید با صدای خوبتان بخوانید تا ما یادگاری داشته باشیم.

خُب، اگر من میدانستم سروده یی به همراه می آوردم از شعرهای خودم برای شما می خواندم؛ امّا یک ترانه را که چندی پیش سروده شده و در یادم مانده است می خوانم برای تان. هر چند فر جام فر خنده یی شاید در این گفتار نیست، چون در آن غم سخن رفته است:

غم آمد در دلم هنگامه انگیخت هوسناک آمد و بلکامه انگیخت بنازم شاعر غم را که از دل غزل، قطعه، ترانه، چامه انگیخت ارمغانی به افغانیان.

در رابطه به زبان پشتو شما چی می گویید؟ بعضی ها معتقدند که او هم از گرایش های فارسی است. یک استاد